
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

بحث راجع به تنبیه اول در تنبیهات برائت بود. لکن به مناسبتی که عرض شد، دیگر اصحاب وارد مسئله اصالة عدم تذکیه شدند که از 

 بحث خارج شد.

ما هم بنا نبود که از بحث خارج بشویم، لکن دیدیم کلمات اصحاب مخصوصا متعرض کلمات مرحوم استاد و مرحوم آقای آقا ضیاء  

داده بشود. خصوصا روی آن شدیم. دیگر حالا بقیه اینجا رسید،  اش را نخواندیم. یک توضیحی راجع به این مطلب، حالا که بحث به 

یخیروشی که خود ما که آن بحث  ها را ندارند. اش را هم متعرض بشویم. ولو این آقایان کلا این قسمتهای تار

به نحو واضح تری مرحوم آقای نراقی در این کتاب عوائد خودش متعرض مرحوم عرض کردیم چون یک مقداری توضیح بیشتری و 

نراقی را هم ببینیم تا بعد ببینیم چه کار باید کرد در این  شدند. لذا گفتیم برای اینکه این مطلب یک مقداری واضح تر بشود، کلمات مرحوم 

 باره.

ایشان احتمال دادند.  یک مقدمهایشان   به سه معنا  ای دادند که میته در لغت عرب، در استعمالاتی که حالا گفته شده در عرف متشرعه، 

کنم آقا ضیاء به این دقت اراده  یکی ما خرج یدرو حتف انفه خاص، عرض کردم ظاهر عبارت آقا ضیاء هم همین طور است، لکن فکر نمی

گویند. یکی هم میته بود که شود. یکی هم میته یعنی میت. ولو مذکی نباشد، میته میکرده باشد. که این در مقابل مقتول و در مقابل حی می

برای جمله ایشان ما  در مقابل مذکی. بعد  ایشان را میبدون تذکیه شرعی باشد. یعنی میته  اش را آقایان  خوانیم، دیگر بقیهای از کلمات 

 مراجعه کنند. 

انما الکلام هل هو  یب فی کونه من المیته، خب لا اشکال فیها. لانه القدر المشترک. و  ثم ان معنی الاول یعنی ما مات حتف انفه، لا ر

ین.  مختص به ام یصدق علی احد الاخیر

به معنای مطلق مرده باشد. این که روح بعد می یب که سقوط احتمال ثانی. احتمال ثانی که میته  ینبغی الر یب لا  فرمایند که فیقول لا ر

فرمایند این معنا که خیلی بعید است که میته یعنی ندارد. حالا حتف انفه باشد، مذکی باشد، مقتول باشد، هر جوری که باشد. ایشان می

  میت که به مذکی هم بگوییم میته. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

همین علاماتی را که در کتب اصول در اول کتب اصول عادتا در معرفت علامات    ، تبادر غیره  المیته، کما بل  تبادر المذکی من  لعدم 

 شود.شود، صحت سلب میتبادر نمیبرند. حقیقت مجاز به کار می

الامام السلب فی کلام  بها رسول  بل وقع  السخلة التی مر  السلام  یم، قال قلت لابی عبدالله علیه  ابی مر السلام کما فی موثقة  علیه 

 الله)ص( و هی میته، قال ما ضر اهلها لو انتقعوا باهابها؛ اهاب، آن پوست حیوان است. 

ای است که اهل سنت دارند که جلد میته قابل استفاده هایی چند بار توضیح دادم. یک قصهعرض کردم این را من سابقا به یک مناسبت

گویند با دباغی، با دباغه به اصطلاح. همین که دباغه شد، قابل استفاده است و پاک است و قابل هایشان مطلقا، بعضی میاست. بعضی

 دانند.انتفاع است. جلد میته را به اصطلاح جایز می

دانم چه بود، بحث فروش میته بود. در خصوص جلد حیوان میته، مجموعا که من نگاه  های نمیو عرض کردیم که سابقا در همین بحث

واردش، حدود هفت قول دارند اهل سنت. تفاصیل متعدد دارند که جایش اینجا نیست. و یکی از همان نادر و صادق و  ها  کردم، با شاذ و 

پیغمبر اکرم)ص( یک حیوان میته این پوستش استفاده همین است که  کاشکی اقلا از  انتفعوا،  اهلها لو  ای را دیدند. فرمودند که ما ضر 

 کردند. می

 آن وقت توی روایت دارد که این یک حیوان ضعیفی بوده، مال میمونه بوده، ول کردند تا مرده. پیغمبر)ص( آن کلام را فرمودند. 

یم. آن وقت در روایات ما که میته را قبول نکردیم، جلد میته را قبول نکردیم، سعی شده در روای یا ابا مر اتی  قال ابو عبدالله لم تکن میته 

ناظر به روایات اهل سنت است.   و  این قصه توجیه بشود. عرض کردم روایت اهل بیت)ع( مهیمن  آن که از ائمه علیهم السلام وارد شده، 

باهابها؛ امام)ع( می خواهند بفرمایند بله این مطلب را رسول الله)ص( فرمود، لکن بد فهمیدند.  روایت این بود، ما ضر اهلها لو انتفعوا 

دانیم. هم این توجیهی که در این روایت آمده، هم یک توجیهی توی یک روایت ما این جوری است، غیر از این هم آمده. حالا ما دقیقا نمی

 در روایت دیگر آمده. ما ضر اهلها و انتفعوا باهابها؛ در یک روایت دیگر حالا من وارد این بحثش نشویم، چون وقت بحث اصول است. 

کردند، از پوستش استفاده کشتند، تذکیه میخواستند این حیوان را، میدر یک روایت دارد که مراد پیغمبر)ص( این بود که حالا اینها نمی

یدند، ذبح میسر میکردند. نه از پوست میته؛ یعنی چرا ولش کردند تا میته شد؟ مات حتف انفه. بلکه این را  می کردند، از پوستش استفاده  بر

 کردند. این یک توجیه.کردند. گوشت نداشت از پوستش استفاده میمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

انصاری از بزرگان   یم  است. این روایت هم بد نیست. ابی مر در روایات ما آمده  اینجاست. اینها توجیهاتی است که  یک توجیه هم 

 اصحاب است. 

یده بودند. به ا یم، لکنها کان مهزوله، فذبحها اهلها، در این روایت دارد که این را سر بر یا ابا مر صطلاح  قال قال ابو عبدالله لم تکن میتة 

یدید اقلا از پوستش استفاده بکنید. چون وقتی خیلی  بها؛ آن وقت پیغمبر)ص( فرمودند این حیوانی که سر بر تذکیه کرده بودند. فرموا 

 شد گوشتی که ندارد، استخوان است فقط.  ضعیف

توانیم  گوید میته را نمیما کان علی اهلها؛ غرض این یک توجیه است، آن هم یک توجیه است. و العلم عند الله. بعد به هر حال ایشان می

یم.  به معنای میت بگیر

السنه، کما فی الاخبار، بعد هی شواهد می الکتاب و  العرف و  ما لیس مذکی فی  یقابل المذکی و  فی ما  ای از آورد عده و لاستعماله 

 آورد. روایات. بله، شواهد می

ایشان می نیست،  این شواهد که میته  را چه میبعد در مقابل  به مذکی  گوید خب شما میت  گویید؟ مگر میت اعم نیست از مذکی؟ 

یم. اما  گویند میت. بعد میمی یم، میته هم دار یم، میت هم دار یم، موتی هم دار البته ما میت هم دار المیت،  گوید و توهم اشتقاق المیته و 

به کسر میم، برای به قول آقایان مصدر نوع است. مات میتة الجاهلیه، آن غیر از این است.  میته 

ایضا کذلک، این   الروح، فیکون المشتق  انما المیت میت احیا، الصادق علیه مطلق زهوق  المیت،  و  المیت  و  المیته  و توهم اشتقاق 

المشتق   به این معنا باشد، لا نسلمه فی مطلق  منه، عرض کردیم خود ایشان یک توهم فاسد، اذ لو سلمنا ذلک فی الموت، حالا اگر موت 

که می17ای گذاشته، عائده  عائده  شود. هیئت اشتقاقی معنا را عوض آید، معنا عوض می، درست هم هست. گاهی اوقات در مشتقی 

کند. این هست. مثال بارزش را هم دیروز عرض کردیم. بنابر معروف که طاهر به معنای آن چه که فی نفسه پاک است. طهور، حالا اگر می

به معنای مطهر است.  است  مبالغه  به اصطلاح صیغه  بنابراین طهور  دلوک، مثل...  مثل  وزور،  مثل  فعول،  نباشد مثل  آلت  طهور اسم 

 معنایش را عوض کردند.

 لان للهیة التشقاقیه حظا من المعنی کما مر بیانه. 

فرماید: و ظهر مما ذکر سقوط بله و یدل علی عدم صدقه علی مطلق ما زهق روحه اخبار کثیره، جمله این بله، از روایات را آورده، بعد می

 مطلق میت، آن هم درست نیست. الاحتمال الاول ایضا؛ پس اینکه بگوییم میته خصوص مات حتف انفه است، این هم درست نیست. میته  



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

کثیرا، کما فی الروایات، آن وقت اشاره به روایات می کند. و  عن غیر ما مات حتف انفه اذا لم یکن مذکی شرعا و الاستعماله فی غیره 

 اشاره به روایات، درست هم هست، مطلب ایشان درست است. 

البته این که ایشان قول  امام گرفته، شاید خیال کرده این تفسیر امام عسکری)ع( ثابت است، این ثابت  و لا یدل قول الامام فی تفسیره، 

نیست. بله، علی الاختصاص، و درست هم هست. ایشان اول گفتند کما، دیروز هم من عرض کردم؛ چون دارد بلا ذباحة من حیث اذن  

 نف مطلقا. الله؛ این بلا ذباحة، قید احترازی است، و این موید این احتمال نیست که حتف ا

کنم؛ چون طولانی است یک مقداری. فالحق ان المیتة هی مقابل  اش. من خیلی از عبارات ایشان را حذف میعلی ای، فالحق، خلاصه

 المذکی. این خلاصه بحث. 

به معنای   مطلق میت نیست. به معنای ما مات حتف انفه بالخصوص نیست. بلکه این طور انشاء الله، البته ایشان ظاهرا زده به پس میته 

از ایشان آمده و مرحوم استاد هم قبول کردند. میته میعبارت سوم. لکن این همان می شود ما مات حتف انفه شود که در مصباح المنیر قبل 

او قتل علی هیئة غیر شرعیه. چون ما مات حتف انفه یا آن دومی، هر دو غیر مذکی هستند. هم ما مات حتف انفه غیر مذکی است، هم قتل 

 علی هیئة غیر شرعیه. این غیر مذکی است.

نه میت. میته در مقابل مذکی. حق با ایشان است. و کاش این   این صورت کردند که میت مقابل مذکی است، میته  و لذا جمعش را به 

این سومی را اضافه میکردند. آن معنای اول را میعبارت را تکمیل می شود. همان نشان  کردند، غیر مذکی، مجموعا این طور میگرفتند، 

این اسمش میته  می دهد که صاحب کتاب مصباح المنیر چقدر دقیقا این مطلب را نوشته. ما مات حتف انفه او قتل علی هیئة غیر شرعیه. 

 است. به وضع غیر شرعی، در مقابل مذکی. چون اگر ما مات حتف انفه باشد مذکی نیست.

این معنا. این خلاصه کلمات ایشان. عرض کردم مرحوم نراقی انصافا قابلیت واستدلال خوبی دارند. اما  پس  میته در مقابل مذکی به 

 کند.خب دیگر هر کسی به اندازه مراجعاتی که به مصادر می

ایشان می خواهند بکنند برای معنای اصالت عدم تذکیه که خواهند در اینجا متعرض بشوند، مقدمه چینی میالثانیه، مطلب دومی که 

کول اللحم الخارجة روحه بغیر این معنایش... این مقدمه اول درباره معنای میته بود. مقدمه دوم، اعلم ان الاصل الثانوی   فی کل حیوان مأ

کنیم. اگر یادتان  گوید، ما هم عرض میاین عبارت را خوب دقت بکنید؛ چون بعد خود ایشان هم میالتذکیة، اصل ثانوی حرمت آن است.  

یروز، یک اشارة مایی هم همچین اشاره خیلی خفیهباشد، در خلال بحث نوار را با دقت گوش های سابق یا دیروز بود یا پر ای کردیم اگر 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

مراد از اصل، اصالة العموم باشد. یعنی الاصل فی بکنید. به نظرم بحث دیروز بود که ممکن است مراد از اصالت عدم تذکیه عموم باشد.  

الحیوان مجهول، که نمی مثلا شناسیم آیا حیوان قابلیت دارد یا نه، عدم قبوله للتذکیه. ما تا حالا اصالت عدم تذکیه را به این مناسبت، کل 

شود. مراد از اصالت عدم تذکیه، یعنی اصل عام، قاعده عمومی. قاعده این  استصحاب، استصحاب عدم تذکیه. این نه، اصالة العموم می

 است که حیوان تذکیه نشود. 

این را هم ما عرض کردیم که احتمالا   کول اللحم الخارجة روحه بغیر التذکیه، اصل حرمته. و  اعلم ان الاصل الثانوی فی کل حیوان مأ

بین حیوانین، حکم بحرمته و طهارته عملا بالاصل فیهما؛ حالا انشاء الله  ثانی هم همین باشد. در حیوان متولد  در تفسیر عبارت شهید 

ثانی از کجا آورده؟ توضیح چون فردا حالا  امروز ظاهرا این تمام شد. فردا برسیم، یک مقدار هم راجع به اینکه اصلا این عبارت را شهید 

خواهیم داد که عین این عبارت در کتب اهل سنت آمده. مثلا در اشباه و نظایر سیوطی جلد اول، این عبارت آورده. البته آن در لحم ملغی 

یبا شبیه عبارت شتی را دیدید، ایشان میفی الخارج است. اگر گو  گوید حرام و اذا لم له شیء لا ینجس فانه طاهر؛ عملا بالاصل فیهما؛ تقر

ثانی.   مرحوم شهید 

 س: آن هم بحث عدم تذکیه است

 ج: نه شهید ثانی احتمالا این را اراده کرده است.

 الاصل فی کل حیوان حرمته.

 س: چرا؟ چون عدم 

خواهیم  کنیم؛ حالا فعلا نمیج: هان، ممکن است که مرادشان تذکیه باشد، اصلا حرمت اکل باشد. حالا انشاء الله بعد عرض می

 خیلی جلو برویم. یواش یواش.

شهید ثانی  غرض ایشان اصل را حرمته گرفته است. که من عرض کردم در کلمات مرحوم استاد هم بود، دیگران هم گفتند. ظاهر عبارت  

این توضیحش را دادیم.   به نظر ما همان است، اصالت عدم،  از اصالت عدم تذکیه. اصالة الحرمة،  یم، غیر  اصالة الحرمه فی اللحوم دار

 حالا اول باید ببینیم شهید ثانی مرادش این هست یا نه. حالا مناقشات با ایشان مرحله بعد.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

در  این عبارت را شهید  علی ای حال این در کلمات عامه هم آمده است. اصلا عین عبارت شهید را آورده. اولا بالاصل فیهما، عین 

 شرح لمعه دارد. و در شرح لمعه در حیوان متردد گفته، به نحوه شبهه حکمیه است. آن که در اشباه و نظایر به نحو شبهه موضوعیه است.

بله، حرمته و فی کل ذی دم کذلک نجاسته، چون عرض کردم میته آثاری دارد، حیوان آثاری دارد، یکی حرمت اکل است، یکی مانعیت  

کردیم بحث   حیوانی ثابت نیست. عرض  یکی هم نجاست است. نجاست برای هر  الی آخره. و  و  است،  بیع  نماز است، یکی حرمت 

حرم علیکم الدم ولو در قرآن آمده، لکن در روایات به اصطلاح آن نجاست میته که در روایات  مفصلش را در همین مکاسب متعرض شدیم.  

الله)ص( ندیدم. این را در آن روایاتی که کلماتی که ما از یعنی تا آن جایی که من دیدم از رسول   رسول الله)ص( هم آمده فرمی بها مثلا، 

گویند. در آن اصطلاحات آمده است.  و تابع تابعین که فقها اصطلاحا، اهل فقها می  بعد از رسول الله)ص( از صحابه شروع شده و تابعین

از حرمت، حرمت یک چیز است نجاست یک چیز دیگری است. نجاست بار   و آنجا عرض کردیم مسئله نجاست خوب دقت بکنید، غیر 

یم؛ هم توی روایات ما دو تعبیر است، هم در روایات سنی دار ها از رسول الله)ص( نقل  ها. عرض کردم سنیشده بر حیوانی که دو تعبیر 

نکردند. یعنی در حقیقت این صحابه یا تابعین بودند که کلام رسول الله)ص(  را تفسیر کردند. از خود پیغمبر)ص( نقل نشده. از خود امیر 

یم عن علی بن ابیطالب)ع(. المومنین)ع( هم نقل شده. به نظرم در مصادر سنی  ها هم همین علی بن ابیطالب)ع(؛ ما هم دار

یم. یک تعبیر له دم، یک تعبیر این است. یک تعبیر دیگر ان کان   لکن عرض کردیم دو تا تعبیر است. خوب دقت بکنید. ان کان له دم دار

و الا در تعابیری که ما در  های توضیح المسائل همین جا افتاده است. له نفس سائله. که این نفس سائله الان در زبان فارسی ما در کتاب

یم دو تاست. یکی تعبیر اگر خون داشته باشد. و عرض کردیم مراد از خون در این اصطلاح آن حیوانی که دارای دستگاه گردش   روایات دار

به اصطلاح قسمتی از رگ انسان است. یعنی قلب دارد، رگ دارد، به وسیله  ها آن  رسد، قسمتی از رگها خون به اجزاء بدن میخون مثل 

ید هم که سیاهرگ خون را بر می یان به اصطلاح همان سرخرگ است، ور یان. شر ید و شر گردانند. به اصطلاح سرخرگ و سیاهرگ. ور

 است. عرض کنم این را اصطلاحا. 

 گوید ان کان له دم، مراد حیواناتی که دارای دستگاه گردش خون هستند مثل ما. مثلا ماهی این طور نیست.این که می

 شود.س: حتما هم خونشان جهنده می

 شود.ج: حالا این با آن عنوان نفس سائله یکی می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

وقتی که در کتاب بهایی است اولش. کتابالبته نفس سائله از  های فارسی که این عبارت نفس های فارسی تا جایی که به نظرم کامل 

سائله ترجمه کردند من جمله همین توضیح المسائل که زمان آقای بروجردی نوشته شده. نفس سائله را تفسیر کردند به خون جهنده که 

جهد. نفس سائله این نیست. حالا این غلط در فارسی آمد. نفس سائله یعنی خون روان نه برند خون میوقتی به قول خودشان سرش را می

 جهنده. جهنده که سائله نیست. سائله یعنی روان.

اگر جرحی در بدن این حیوان ایجاد بشود، خون  و توضیح هم دادند خودشان. مراد از نفس سائله هم  یدن... مراد این است که  ید را بر

شود. و مراد از روان هم در اصطلاحشان این خون در زمان ثانی جایی خواهد بود که در زمان اول نبوده. شود، روان میدر بدن او جاری می

 شود. نفس سائله یعنی خون روان نه خون جهنده.گویند. یک زخمی هم در بدن ایجاد بشود، خون روان میاین را اصطلاحا روان می

ین ما نیست. این چهارصد پانصد سال است که این غلط در زبان فارسی رواج پیدا کرده است.   نفس عرض کردم اشکال به این معاصر

 سائله را به معنای خون جهنده تفسیر کردند.

 س: آن وقت ماهی اینها این جور نیستند؟

 گویند نفس غیر سائله.خیسد. این را میماند و میآید، میج: نه، شما جرح بزنید، کمی خون می

هایی که خیلی شایع و جاری است. مراد از نفس سائله یعنی همان که پس بنابراین روشن شد این اصطلاح؟ چون این هم یکی از غلط

گویند ان کان له، ایشان  گردانند. این را میرسانند، بر میدارای دستگاه گردش خون است. یعنی قلب دارد، رگ دارد، رگها خون را به بدن می

تعبیر دارد و فی کل ذی دم کذلک. کذلک یعنی الخارج روحه بغیر تذکیه، کذلک مرادشان این است. ایشان به جای نفس سائله ذی دم. این  

آن وقت امثال فرض کنید مثلا حتی پشه که هم در بعضی از روایات است. اشکال نکنیم به مرحوم نراقی. در بعضی از روایات ان کان له دم.  

 ایستد. گاهی تعبیر کردند نفس سائله؛ گاهی تعبیر کردند ان کان له دم.زند بیرون میخون را خورده باشد، سائل نیست، این خون می

انسان   بنویسیم حیواناتی که دارای دستگاه گردش خون مثل  بنویسیم، یا  امروز  به فارسی  اگر بخواهیم به فارسی روان بنویسیم و  پس 

گویند خونسرد. حالاآن اصطلاح خونگرم و خونسرد  گویند حیوانات خون گرم؛ در مقابل مثل ماهی که میهستند که اصطلاحا به آنها می

یم. یا حیواناتی که دارای خون روان هستند. خون روان یعنی اگر قسمتی از بدن آنها،   را نیاور

 س: رگش را بزنیم



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

 ج: هان، 

شود، اصطلاحا به نحو عام اسمش را تفرق پوستش جراحتی پیدا کند، در اصطلاح علم قدیم این نحوه جراحتی که در روی بدن پیدا می

گوییم زخم مثلا جراحت. تفرق اتصال، یک عنوان عامی است. هر قسمتی از بدن که یک اتصالی دارد، جدا بشود،  گذارند. ما میاتصال می

از لای آن این را تفرق اتصال می اگر  گویند؛ مثل استخوانی جدا بشود. آن وقت اگر در گوشت، در پوست بدن، تفرق اتصال پیدا بشود، 

دم قروح و الجروح گویند. آن که در کتب مثل عروه آمده گویند. چرک بیاید بیرون قرح میتفرق، از لای آن پارگی خون بیاید بیرون، جرح می

گوییم،  این غلط است. قروح دم ندارد. دم مال جروح است. این اصطلاح را باید مراعات کرد. قرح همان است که توی فارسی چرک می

یم. اما زخم آن که خون می  آید.ر

 گفتند نفس غیر سائله؛ یعنی خون غیر روان. ایستد مثل ماهی این را میآید بیرون اگر همان جا میآن وقت این خونی که می

 س: نفس یعنی خون

 ج: نفس یعنی خون در اصطلاح عرب عرض کردیم خون. ان کان له نفس

 س: نفس بخاری نیست استاد؟

یم. اصطلاحا خون را نفس می یم حالا نفس بخاری است. کار ندار مرد. این را  رفت میگفتند. چون اگر خونش میج: چرا، کار ندار

اصطلاحا نفس. این اصطلاح نفس را بعدها اصطلاحات دیگری و معانی دیگری آن بحث دیگری است. در صلب لغت عرب نفس به 

 معنای خون است. روشن شد آقا این اصطلاح هم روشن بشود.

و فی کل ذی دم، این ذی دم که آورده غرض خیال نکنید اشکال به ایشان وارد است. حرف ایشان بد نیست. در روایت هم همین طور 

لما عرفت من کونه میتة و کل میتة حرام، و من ذوی النفوس السائله نجسة؛ اینجا نفس سائله تعبیر کرده است. هر دو یکی  است. نجاسته، 

است. له دم، له نفس سائله. عرض کردم از عجایب کار توی روایات اهل سنت هم همین طور است. نه روایت عن رسول الله)ص(. عن 

همین دو تعبیر هست. ان کان له دم، ان کان له نفس سائله. در روایات ما هم هم از امیر المومنین)ع(  الصحابه و عن التابعین؛ در آنها هم

مثلا مثل ماهی با اینکه میته هست، این  ای نجس نیست.  و نفس سائله. و مراد این است که هر میته  و هم از امام صادق)ع( هر دو آمده. دم

نجس نیست، چون نفس سائله ندارد. یا اگر بخواهیم به تعبیر دیگر، هر حیوانی که دارای دستگاه گردش خون مثل انسان است. قلب و رگها 

 و کار رگها رساندن خون به اجزاء به اصطلاح به سلولهای بدن است.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

این   الثانوی، و یدل ایضا، آن وقت ایشان اقامه دلیل کردند. عرض عرض کنم که  ان الاصل  های  ها، بحثکردم این بحثمطلب اعلم 

 خواهم متعرض بشوم.ای که آشنا بشویم با این اصالة عدم تذکیه در اصول میفقهی است. من به اندازه 

دهم. و یک به نظر من این  بعد و یدل علی حرمة غیر المذکی، بحث حرمت؛ قوله سبحانه الاما ذکیتم. انشاء الله این را بعد توضیح می

یخی هم میاگر می  شد. انشاء الله عرض خواهیم کرد. حالا یواش یواش عرض بکنیم.تر میکردند مطالب روشنآمدند یک بحث تار

موتی، اشتقاقاتش، خود موت. این از  میته،  هم میت، میت،  یاد است. یکی دو تا نیست. هم میت،  و اشتقاقاتش در قرآن ز لفظ میته 

از شواهدی که الان به حسب ظاهر از آیات قرآن می بینیم در مکه الفاظی است که اشتقاقات فراوانی دارد. خود میته کرارا در قرآن ذکر شده و 

دانستند؛  هم بوده است. این طور نبوده که در مدینه باشد. چون الفاظی که در مدینه هست به خاطر آمیختن به یهود، و یهود را اهل کتاب می

و علم پیش یهود بود. چون آنها که یهودی بودند کتاب داشتند، فقه داشتند. این احتمال که مثلا  یعنی در مدینه قانون پیش یهود بود. فعل 

یم.  میته فقط در مدینه استعمال شده باشد، خلاف ظاهر است، در آیات مکی هم دار

همین یکی است، الا ما ذکیتم. در  اما تذکیه؛ تذکیه در قرآن فقط یک بار استعمال شده است. و همین ماده به همین هیئت باب تفعیل، 

یم الا همین یک مورد. که آن هم  یم اصلا از این ماده، ذکاة، تذکیة، یذکی، هیچ جای قرآن ندار در سوره مائده هیچ جای قرآن دیگر ما ندار

کند. من سابقا هم به یک مناسبتی متعرض گویم که اگر خواستید مراجعه کنید خیلی ابواب جدیدی را باز میاست. من یک نکاتی را می

ین چیزی که در آن هست که در روایت ما هم آمده، روایت اهل سنت هم آمده، سوره مائده من آخر ما نزلت علی  شدم. سوره مائده مهمتر

آمده. با اینکه قطعا  رسول الله)ص(. و لذا احل حلالها و حرم حرامها؛ این خیلی سوره... و خود کیفیت وضوء و غسل هم در این سوره 

ها وضو گرفتند. خیلی بعید است. ظاهرا سوره مائده یک شود بگوییم سال دهم مثلا مسلمانگرفتند. نمیها قبل از این وضو میمسلمان

 نوع جمع و جور بقیه آیات هم کرده. یعنی ظاهرش این است.

 س: جامع است

یک قانون اساسی است. خیلی از ضوابط کلی را با اینکه مسلمان گرفتند، وضو در  ها مثلا وضو میج: آهان، هم جامع است هم مثل 

الیوم اکملت لکم دینکم؛ تصادفا ذیل همین آیه هم هست. الیوم اکملت   این سوره آمده. آن آیه مبارکه غدیر هم در همین سوره است که 

حرمت علیکم میته و فلان و الموقوذه و منخنقه و متردیه و نطیحه و ما اکل لکم دینکم، ذیل الا ما ذکیتم است. اصلا ذیل همین آیه است. 

الیوم یئس الذین کفروا، بعد می گوید الیوم اکملت لکم دینکم؛ تصادفا آیه اکمال دین هم در ذیل خود همین آیه الا ما السبع الا ما ذکیتم، 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

ای به خلاف ماده موت از هیچ ماده ذکیتم است. در خود همین آیه الا ما ذکیتم، واین در قرآن هم فقط همین یک مورد استعمال شده است.  

یاد دارد، هم ماده هم از هیئتش، این این جور نیست.  که استعمال ز

یاد است. میته هم هست اما خواهم بخوانم.  گوید و المتکثرة من الاخبار، دیگر من نمیبعد ایشان می آن وقت در روایات عنوان تذکیه ز

یاد است. این شاید نتیجه اذا ارسلت کلبک به قول ایشان، علی صید و شارکه کلب آخر تذکیه ز گیری بشود کرد حالا فکر بکنید کمی. مثلا 

کل الا ان تدرک ذکاته؛ بعد می دیگر عنوان بیشتر  فلا تأ کل صید شیء من هذه الا ما ذکیتموه،  گوید صید بزاة و صقور و کلب و فهد، لا تأ

 روی تذکیه. 

  لیس صیده، بله، الا ان تدرک ذکاته، قال فی البزاة و الصقور لا یحل صیدها الا ان تدرک ذکاته. حالابه عکس در روایات دیگر عنوان ذکاة 

یاد است. این شاید کمی راهنما بشود   تذکیه ز روشنو  حل مسئله  پیدا کردند در کیفیت اینکه در مسئله  این اختلافی که علما  تر بشود، 

وارد نشده، من الان یک توضیحی بدهم، یک اجمالا نکته ای را عرض کردم، شاید انشاء اصالت، چون خود مرحوم آقای نراقی از این راه 

 الله فردا موفق بشویم توضیحش را عرض بکنیم.

تا روایت دیگر هم آورده که من نمی یاد، یک چند  خواهم. مثلا المضروب بالسیف، مثلا شتری که به اصطلاح مس کرده بوده، دیگر ز

 اش بکند.فرماید فکل، الا ان تدرکه و لم یمت بعده فذکه؛ هنوز نمرده، تذکیهامام)ع( می

ایشان دارد اذ ظاهر ان وجوب فیه شرطی و المشروط الحلیة و الطهاره.  بعد ایشان و الاخبار، هی اخبار ذکر می الی آخره. البته  کند. بله، 

فرمایند نه مشروط فقط حلیت است. طهارت روی شود. استاد میاز اینجا اختلاف ایشان با احتمالا شهید ثانی، مرحوم استاد روشن می

 عنوان میته است.

گویند اذا عرفت هاتین الفائدتین و ان الاصل حرمة کل حیوان خرجت  کنند، میعلی ای حال بعد از اینکه این دو مقدمه را ایشان نقل می

 روحه غیر مذکی، و نجاسته اذا کان ذا دم؛ چون اگر دم نداشته باشد، نفس سائله نداشته باشد، ولو میته باشد حرام هست، اما طاهر است.

فاعلم ان الاصل عدم التذکیة بثلاثه معان؛ آن وقت سر کلمه اصالت عدم تذکیه سه تا احتمال ایشان داده. خوب است چون ما بعد روی  

 کنیم.همین احتمالات حساب می

خواهد اصالت عدم تذکیه را در چند جا جاری بکند. که عرض کردیم مرحوم استاد چهار تا شبهه الاول کل عمل، حالا ببینید ایشان می

یادتان باشد، مرحوم   این اگر  انه یحل به التذکیه،  تا. ایشان سه تا گرفتند. کل عمل لم یعلم  چهار تا شبهه حکمیه کردند، هشت  موضوعیه 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

ایشان اصالت عدم تذکیه را به این معنا. استاد در شبهات حکمیه آوردند. مثلا اگر ندانیم لازم هست با حدید باشد یا نه، با آهن باشد یا نه.  

این به نحو شبهه حکمیه با شک در بعضی از نکاتی که در تذکیه معتبر بود. مثلا هر چیزی که تیز باشد  پس مراد از اصالت عدم تذکیه طبق 

 خواهد یا نه؛ الی آخره.خواهد یا نه؛ بسم الله میکافی است یا باید آهن باشد. آیا مثلا رو به قبله می

یعنی ان الاصل فی کل فعل عدم کونه تذکیة، این معنا را این گرفته ایشان. این در شبهات حکمیه. این در کلام آقای خویی بود. اما در 

 شبهات حکمیه.

دو؛ ان الاصل فی کل حیوان لم یعلم انه هل وقع علیه التذکیة الثابت کونها تذکیة عدم وقوع التذکیه؛ این همان شبهه موضوعیه بود. اگر 

یاد مبارکتان باشد چند بار گفتم. چهار صورت آقای خویی برای شبهه موضوعیه تصور کردند. عرض کردیم معروفش این است، معروف  

دانیم، باید آهن باشد چه باشد، در مورد دانیم، شرایط تذکیه را میاست. آن این است که آیا تذکیه واقع شد یا نشد. میشبهه موضوعیه این  

 خواهم عرض کنم؟دانیم وارد شد یا وارد نشد. روشن شد چه میاین گوشت نمی

 این را ایشان دوم گرفته. این جزو صورت واضح شبهه موضوعیه است. 

این همان صورتی بود که به عنوان صورت مهم شبهه  التذکیة الا ما ثبت بدلیل شرعی؛  ان الاصل الاولی فی کل حیوان عدم قبوله  سه؛ 

دانیم آیا گرگ که گوشتش اصلا ما نمیحکمیه بود. آقا ضیاء هم همین بحث را داشت آقای خویی هم داشت. این شک در قابلیت است.  

رود. اقلا پاک باشد.  حرام است، قابلیت تذکیه دارد یا نه؟ یعنی اگر رو به قبله سرش را ببرند. اقلا گوشتش پاک باشد، حرمتش که از بین نمی

دانیم شیر، حرام است، و حرام گوشت است، کشته هم بشود، رو به دانیم گرگ، مییعنی بخواهیم با تذکیه پاک کنیم. روشن شد؟ مثلا می

یم، فایده ندارد، این حیوان حرام گوشت است. لکن اگر تذکیه موثر باشد قبول تذکیه بکند پاک  قبله هم باشد، جلوی کعبه هم سرش را ببر

 شود.می

ایشان سه صورت را مطرح کردند. دو صورتش مال شبهات حکمیه است. یکی شبهات موضوعیه. پنج صورت دیگری که  پس بنابراین  

 تر همین است که ایشان گفته. وقوع تذکیه.مرحوم استاد گفتند، ایشان ندارد. و انصافا در شبهات موضوعیه، از همه مهم

ایشان اول آورده، آن هم بحث فراوانی دارد. الان در  و شبهات حکمیه از همه مهم این اخیری است که قبول تذکیه. البته آن هم که  تر 

ها شاید تمایل دارند که باید هر چیزی را حاد دید. گفتند حدید در روایت مال حاد است. تیز باشد لازم نیست  خیلی مخصوصا الان بعضی

 شود تذکیه کرد. آهن باشد. مثلا با استیل هم می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

علی ای حال این شرایط را در بعضی از شرایط که مشکوک یا بعضی از اجزاء که مشکوک باشد، این را به اصطلاح این هم الان انصافا  

ایشان  این سه صورتی که ایشان فرمودند، چون دیگر چند روز است خواندیم، اقلا معلوم بشود ایشان چه می کنند. این سه صورتی را که 

ین صور وقوع در فقه است. در شبهات موضوعیه همین که ایشان فرمودند. در شبهات حکمیه هم آن سومی که شک  فرمودند انصافا بیشتر

 در قبول تذکیه باشد. و بعد از آن هم اولی، که آیا فلان چیز معتبر هست در تذکیه یا نه.

انصافا این سه بحث در اصالت عدم تذکیه خیلی مهم است. راست است، حق با ایشان است. روشن شد؟ پس ایشان از اصالت عدم 

یدیم، تذکیه هم کردیم، نمی دانیم گوسفند بود یا تذکیه سه مورد را مورد بحث قرار دادند. حالا مثلا در شبهه موضوعیه، یک حیوانی را سر بر

بین نجس   کول اللحم؛ دوران امر  مأ کول اللحم و غیر  ایشان ندارند دیگر. این را آقای خویی داشتند. دوران امر بین مأ سگ بود. این را 

 العین مثل سگ و گوسفند. این دو تا صورت مثلا بود در شبهات موضوعیه.

است یا نه، فیدل علی ثبوته انه امر توقیفی یحتاج ثبوته الی دلیل من الشرع؛  اما الاصل بالمعنی الاول، که اگر شک کردیم که آهن معتبر 

یم، بیع  این شبیه کلام آقای خویی است. آقای خویی هم همین حرف را زدند.   از امور عرفی نیست، مثل احل الله البیع دار چون گفتند میته 

گوییم مادام بیع است معتبر نیست. اصالت عدم. درست شد؟ اما میته امر امر عرفی است. اگر شک بکنیم فلان چیز معتبر است یا نه، می

توانیم اگر شک کردیم آهن معتبر است بگوییم اصل عدم اعتبارش است.چون باید شارع حکم بکند. این یک اصطلاحی  نمیشرعی است.  

گویند احکام، این اصطلاح اصلش هم به گفتند توقیفی. اصطلاحا میگوییم شارع حکم بکند، آن را میبوده، در آن زمان، آن را که ما می

و دوم بر می از زمان ایشان. اینها معتقد بودند جملههمان قرن اول  این است که توقیفی گردد، این طور نیست که  ای از احکام طبیعتشان 

این که می هایی که گوییم از قرن دوم، مال این است، قرن اول. خود همینباشند. آنوقت اگر توقیفی بودند، خود آنهایی که امثال ابو حنیفه، 

 توانیم بکنیم. چون این محتاج به نص است. غرضم این اصطلاح قدیم بود.گفتند در امور توقیفی قیاس نمیقائل به قیاس بودند، می

گویند باب دیات توقیفی است. اگر در یکجا آمد  مثلا من باب مثال برایتان عرض بکنم اگر سوال کردند از شواهد، باب دیات. اینها می

دارد، چیز دیگری بر آن قیاس نمی یادی از  کنیم. که یک زخمی یک دیه معین  چون دیات باید از شارع گرفته بشود. باب حدود، در مقدار ز

 خواهم وارد فقه آنها بشوم.کنند. بعضی دیگرش، حالا من نمیابواب صلات. چون بعضی از جهات صلات را قیاس می

اصطلاح خودشان در باب اروش مثلا. توقیفی که  هایی را  گیرند. یک قسمتهی مثلا تعزیرات، تعزیرات را توقیفی نمیعلی ای حال لذا  

خواهد بگوید میته بودن هم امر توقیفی است. اگر توقیفی اش. آن وقت ایشان میاگر شارع چیزی قرار داد به عنوان ارش. این قاعده کلی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

توانیم به اطلاق تمسک بکنیم. و کل امر توقیفی فتوقیفه خلاف الاصل فی کل مورد حتی یسقط التوقیف، حالا کمی عبارتش خیلی بود، نمی

 فنی نیست قدس الله سره.

اما کونه توقیفیا، آن وقت آقای خویی یک راه دیگری رفتند. همین است حرف همین است. که میته یک اصطلاح شرعی است. چون  

بیع نیست. مثلا بگوییم روایتی که میاصطلاحی شرعی است، اگر شک کردیم نمی گوید، آیاتی که توانیم بگوییم اصل عدمش است. مثل 

این اطلاقی دارد، میمی خواهد با آهن باشد یا نباشد. چون احتمال دارد میته آن است که حتما باید با آهن نباشد، اگر با آهن گوید میته 

 توانیم تمسک بکنیم.باشد دیگر میته نیست. پس اطلاق ندارد. نمی

پس فللاجماع القطعی فان الناظر فی کلمات الفقهاء یراهم مطبقین علی عدم الحکم بکون عم تذکیة الا بعد ورود دلیل شرعی علیه. 

گویند میته قبول است. میته مطلق مرده نیست، لکن کنند، مثلا میشود کرد. آن کسانی که تمسک به اطلاقات میتمسک به اطلاقات نمی

کول اللحم باشد یا نباشد، اشکال ندارد. ما ذبح بالحدید، که ما ذبح بالحدید مثلا. مثلا ما ذبح، آنهایی که ذبح شده. حالا می خواهد مأ

کل. یعنی قابلیتی در آن،  توی آن روایت هم بود. اولیس المذکی ما ذکی بالحدید؟ امام)ع( می کل باشد، مما یأ فرمایند نعم، لکن باید یأ

 یک نکته دیگری در آن شرط است.

ایضا قوله فی موثقة السماعه، یک روایتی است، این چون محل کلام بوده. می دانید که در زمان رسول الله)ص( متعارف بود  و یدل علیه 

گرفتند.  های آموخته، سگهای شکاری، با اینها میخواستند صیدی بکنند مثل فرض کنید خرگوش و اینجور چیزها، با سگ. سگ که اگر می

 خواهد حتما خرگوش باشد.یا مثل آهویی مثلا. حالا نمی

 شود؟س: اینجا تمسک به عام در شبهه مصداقی خود عام نمی

 ج: نه، بحث در اعتبار است. شک در شرطیت وجزئیت است. 

 کنیمس: خب به خاطر شرطیت شک کردیم تمسک می

دهیم اگر با حدید نباشد، اصلا شود به عام؛ چون این عام خودش یک عنوانی است که تعبدی است. احتمال میگوید نمیخب میج:  

 مذکی نباشد.

 س: تذکیه شبهه مفهومیه ندارد؟



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

به کار میج: چرا، شبیه شبهه مفهومیه می را غالبا در لغت  به معنای، شبهه مفهومیه  شود به  برند. نه اینجا میشود. لکن مفهومیه یعنی 

میته مذکی، لکن خود این موضوع  اصطلاح گاهی می گویند موضوعات مستنبطه. این از قبیل موضوعات مستنبطه. موضوع است، مثل 

یم. به عرف نمی یدید این  مستنبط است؛ یعنی خود این موضوع را باید از روایت در بیاور شود مراجعه کرد. همین که شما با آهن سرش را بر

خواهد مذکی باشد، رو به قبله خواهم. این مذکی نیست. اگر میمیته نیست؛ حالا رو به قبله باشد یا نباشد. این مذکی نیست، معذرت می

 باشد، مسلم باشد، بسم الله گفته بشود.

یم که به آن مراجعه کنیم. و لذا در این روایت سماعه این طور آمده. می گویم عرض  ببینید پس اگر در چیزی شک کردیم اطلاقی ندار

از این صیدهای حیواناتی که صید کردم بعدها می دانید بعدها که مخصوصا شام بودند، بعد هم خود بغداد و اینها. خلفا و غیر خلفا از راه 

 کردند.کنند؛ مثل باز و کرکس و حیواناتی که قابل تربیت هستند. از اینها صید میمی

باز. صقور، صقر، کرکس، و الطیر الذی یصید، فقال لیس  در روایت سماعه این طور دارد: عن صید البزاة؛ باز، بزاة جمع باز؛ باز همین 

این جور چیزها  و  متعارف بوده. سگ شکاری. پیغمبر)ص( هنوز باز  پیغمبر)ص( سگ  این در زمان  القرآن، خوب دقت کنید.  هذا فی 

این بعد مخصوصا خلفای به قول خودشان اینها که در شام بودند، حکام شام، چون از غرب آمده بود. آنها متعارف بود با  متعارف نبود. 

خواهد، مرحوم، من فقط خواندم، تربیت حیواناتی را پرندگانی برای صید. امام)ع( فرمود لیس هذا فی القرآن.خوب دقت کنید. ایشان می

آید که معیار در مذکی بودن باید در کتاب یا سنت باشد. لیس خواهد بگوید که از ظاهر این روایت در میخوانم. ایشان میاش را نمیهمه

یم. یم. آن عنوان سگ، مکلبین. اما عنوان باز ندار یم. در قرآن سگ دار یم، باز شکاری ندار  هذا فی القرآن؛ در قرآن ما باز ندار

خرگوش را من باب مثال. تدرکه حیا  اینکه آن باز برود این حیوان را بگیرد، فرض کنید مثلا  هذا فی القرآن. الا  بعد فرمود فقال لیس 

الله میفتذکیه؛ خودت تذکیه انشاء  هم  بعد  داده شده،  این توضیح  البته  خود آن حیوان کشت.  اگر  ان قتل،  و  گوییم. یک اش بکنید. 

گویند بعضی از افعال ولو ظاهرش مثلا یک معنایی است، لکن اگر بعد از ان و این جور چیزها باشد،  اصطلاحی است در لغت عرب که می

نه اینکه این  کمی عوض می نه به معنای اینکه  حیوان پرنده آن صید را بکشد.  شود. و ان قتل،  ان. و ان قتل،  قتل گاهی به این، به خاطر کلمه 

افتاده. قتل شده، لکن هنوز کامل کامل نه. و لذا در قرآن هم همین  بکشد. مثلا زده این دیگر نصف بدنش مثلا، فرض کنید پایش را کنده، 

السبع، همین هم قرآن هم همین طور است. موقوذه و منخنقه باشند. موقوذه و، منخنقه آن حیوانی که خفه  طور است. و ما اکل  اش کرده 

میرد. مثلا دست و پایش شکسته.  دانم متردیه آن حیوانی که از بالا افتاده. از بالای تپه افتاده پایش شکسته و دارد میآن که با چوب زدند. نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 15 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

بزهایی که به اصطلاح نر   به اصطلاح شاخ به شاخ، گوسفندها و  نطیحه آن دو تا حیوانی که با همدیگر شاخ به شاخ شدند. نطح به معنای 

 میرد.هستند. شاخ به شاخ شدند دارد می

السبع، مثلا شیری، گرگی، این گوسفند را خورده. خب اگر خورده الا ما ذکیتم معنا ندارد. خورده، خورده. ما اکل السبع یعنی  و ما اکل 

زند، زنده است، با یک پا به قول آقایان جزو اجزاء  گرگ آمده فرض کنید یک پایش را خورده. اما شما که رسیدید هنوز حیوان دست و پا می

از بین هم برود باز هنوز حیوان زنده است. یک پایش را خورده.   قلب نیستند. اگر  حیاتی نیست. پا و دست جزء اجزاء حیاتی نیستند. مثل 

السبع الا ما ذکیتم. این الا ما ذکیتم به همه بر می ما اکل  و  اما هنوز نمرده. گردد. خفهببینید،  اش کرده اما نمرده، منخنقه؛ بی حال شده 

موقوذه چند تا چوب به آن زدند، بی حال افتاده، فرض کنید ممکن است دو ساعت دیگر بمیرد، سه ساعت دیگر بمیرد، اما هنوز نمرده. این  

اش را خورد. اگر خورد دیگر چیزی نیست که الا ما ذکیتم. دیگر  و ما اکل السبع خیلی مخصوصا؛ این ما اکل السبع یعنی نه اینکه گرگ همه

رده.  الا ما ذکیتم معنا ندارد. دیگر سالبه به انتفاع موضوع است. مراد به ما اکل السبع یعنی حیوان درنده پایش را خورده مثلا، نصفش را خو

دارد دس پا میاما نصف دیگر بقیه بدنش را دستش را خورده، دارد هنوز زنده است،  ان قتل میت و  خواهند  زند و زنده است. اینجا هم و 

نه اینکه تماما کشت؛ چون دارد حتی تذکیه. این حتی تذکیه یعنی حیوان را زده به حالتی که مشرف کل، و ان قتل،  بر  بگویند. و ان قتل فلا تأ

 خواهم بگویم اصطلاح است. مثل ما اکل السبع الا ما ذکیتم. این اصطلاح در قرآن هم به کار برده شده است.قتل است. می

 شود دیگرس: ولی اگر آن استثناء نبود آن فهمیده نمی

 ج: خب خورده دیگر. حکم ندارد. حکمش گرگ خورده، حیوانی که خورده دیگر چه کارش بکنیم.

السبع.  الا ما ذکیتم اصلا  این گوسفند را گرگ خورده ما سر چه بحث بکنیم. از شکم  کلا هیچ اصلا معنا ندارد و الا ما اکل  خب اگر 

یم؟ خورده دیگر.  گرگ در بیاور

این روایت معروف هم به همین معناست.  نه اینکه انسان برود انسانی که کشته شده باز بکشد.  روشن شد آقا؟ و  من قتل قتیلا فله سلبه، 

 اش مال او بشود. های شخصیاین که معنا ندارد. مراد این نیست که به اصطلاح برود او را بکشد. یعنی زنده بود قتله، فله سلبه، لباس

یباست. الا ان تدرکه حیا فتذکیه؛  اگر باز شکار کرد، زنده بود، آن خرگوش  لذا دقت کنید، لیس هذا فی القرآن، خوب دقت کنید خیلی ز

ان قتل، اما اگر آن باز، آن حیوان پرنده کشت. کشت، یعنی ضربه قوی زده که این مشرف بر مرگ را برایتان زنده آورد، خب تذکیه اش کنید. و 

کل حتی تذکیه. ایشان می کل حتی تذکیه. روشن شد؟ فلا تأ آید، و یدل علیه قوله فی موثقة السماعه ها در میگوید از این حرفاست. فلا تأ



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 27/08/1393 -شنبه سه     خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 16 صفحه                                                                                                                                                                               26 جلسه:

       ........................................................................ 

شود،  لیس هذا فی القرآن حیث استدل عدم حصول التذکیه بصید طیور السیف، بعدم کونه فی القرآن. البته عرض کردم بحث فقهی دارد می

 خواستیم وارد بحث فقهی بشویم.ما نمی

تتبع الاخبار؛ حالا این بحث دیگر فقهی است. من وارد بحث فقهیگوید که و بعد می یدل علیه  شوم؛ چون عرض کردیم  اش نمیو 

 هدف ما این نیست که وارد بحث فقهی بشویم. 

کلوا مما ذکر اسم الله علیه فکلوا مما ذکر اسم الله علیه، اصل ثانوی،  لکن ایشان می گوید و لکن یحصل من قوله سبحانه ما لکم الا تأ

این تذکیه است. خوب دقت کنید. اگر شک کردیم که لازم یعنی معلوم می شود به همین مقدار که ذبح بشود و نام خدا بر آن گفته بشود، 

 شود اصالة البرائه جاری بشود. است با حدید باشد، می

کند تذکیه زد، عین حرف آقای خویی. اگر شک کردیم جای اشتغال است. اصالت عدم تذکیه حکم میپس طبق حرفی که تا اینجا می

گوید اصل ثانوی، حلیة کل ما ذکر اسم الله علیه فیکون ذلک تذکیة؛ نعم، یضم معه ما علم اشتراطه صید ذبح او حاصل نشده. ایشان می

اگر  شود اینجا اصالة البرائه جاری بکنیم.  نحوهما. اما اگر در این شک کردیم که مسلمان باید باشد یا یهودی یا مسیحی هم کافی است، می

ید، با بقیه شرایطی که در روایات ثابت است، این دیگر تذکیه است.  آن ذکر اسم الله علیه، بسم الله را گفت و سر بر

و یعمل فی البواقی، آن وقت در بواقی، مثل فرض کنید حدید و اینها،  بالجمله یکون ذلک اصلا مع بعض الامور متیقن انضمامه معه  و 

این اطلاق ثابت نمی شود. یعنی مثل احل بمقتضی اصالة عدم مدخلیته فی التذکیه. خب این جوابش همان اشکال آقای خویی است که 

یم. لکن شاید در خلال بحث یک اشاره   ای بکنم. الله البیع نیست. حالا این بحث، بحث فقهی است. البته ما خودمان این مبنا را قبول دار

 شویم. به نظر ما این مبنا، مبنای خوبی است. فعلا وارد بحث فقهی نمی

ین الطاهر  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله 


